
* 
 

Journée de 
réflexion :  
La dramaturgie 
s'apprend-elle ?  
La dramaturgie 
s'enseigne-t-elle ? 

Le 21 novembre 2025  
de 14:00 à 17:00 

 

Synthèse des échanges 

 

La �ellone  



2 

 
 
 
 

 

Arnaud Timmermans 
 

Bonjour à tous·tes, et merci d’être présent·es si nombreux·ses à cette séance qui 
aurait pu donner l’impression d’être réservée à des spécialistes, mais dont je 
suis très heureux de  l’intérêt qu’elle semble avoir suscité.   

Ces dix ou quinze dernières années, on a vu les pratiques dramaturgiques se 
transformer et prendre une place de plus en plus marquée dans les arts de la 
scène en Belgique francophone. Quand j’ai commencé à travailler il y a quinze 
ans avec des artistes un peu plus âgé·es que moi (je m’occupais alors de 
production), « faire sa dramaturgie » signifiait souvent que les porteur·euses 
de projets (c’est-à-dire dans l’énorme majorité des cas les metteur·euses en 
scène) constituaient en amont un dossier de références, d’extraits et de 
réflexions à transmettre à l’équipe et à synthétiser dans une note pour les 
dossiers d’aide à la création. Un travail préparatoire, en somme, qui se 
partageait une fois terminé. 

Quand j’ai commencé à me présenter comme dramaturge, certain·es de ces 
artistes ont exprimé des résistances à l’idée de partager ce travail qu’iels 
vivaient, sinon comme leur prérogative, du moins comme le lieu d’une intimité 
à protéger, d’un rapport très personnel et solitaire, en un mot — pour prendre 
une référence un peu datée — d’une « politique d’auteur ». Bien sûr, il existait 
déjà d’autres modèles, en particulier autour des écritures de plateau ou des 
aventures collectives, sans parler bien sûr de la danse, mais j’étais frappé par 
la prégnance, notamment en théâtre, de ce modèle de l’auteur·ice. Cela se 
reflétait également dans le fait que les distributions mentionnant un·e 
dramaturge étaient très largement minoritaires dans les productions FWB de 
l’époque. 

Aujourd’hui, cette tendance s’est inversée, et ce sont les distributions où la 
dramaturgie est absente qui font presque figure d’exception. En dix ans, on a 
vu la pratique de la dramaturgie se propager et se diversifier énormément. Elle 
est devenue plus souvent collective, moins centrée sur les questions 
d’interprétation ou de lecture, et davantage attachée aux processus de travail 
et de création, aux positionnements éthiques ou politiques, aux enjeux 



3 

relationnels du travail artistique ou encore à des questionnements rejoignant 
ceux de la médiation ou de la production. 

Cela est sans doute dû à l’évolution des pratiques et des esthétiques, au 
renouvellement des thématiques qui parcourent nos scènes depuis quelques 
années, ainsi qu’à une dynamique générationnelle. Mais c’est aussi très 
certainement l’effet de l’évolution des formations. Quand on y regarde de plus 
près, la fonction de dramaturge n’est plus liée autant qu’avant à des figures 
spécialisées, faisant autorité, liées à des lieux et censées garantir la cohérence 
et la pertinence des choix artistiques. Il arrive désormais fréquemment que 
cette place soit occupée par des personnes formées comme interprètes, 
scénographes ou éclairagistes. 

Les appellations reprises dans les distributions se diversifient ou s’hybrident : 
soit qu’on adjoigne à la dramaturgie un qualificatif qui la précise ou la situe 
(dramaturgie visuelle, de plateau, sonore…), soit qu’on la modalise (regard 
dramaturgique, accompagnement dramaturgique…), soit qu’on la reformule 
(collaborateur·ice artistique, regard complice, coach, facilitateur·ice…). Tout 
cela témoigne du fait que la dramaturgie se diffuse et qu’elle est reprise et 
réappropriée par des profils toujours plus diversifiés. 

Dans ce contexte de bouillonnement et de transformations, il nous a semblé 
utile de faire un point sur la place que tient la dramaturgie dans les cursus 
supérieurs artistiques et universitaires en FWB. 

Quel est le paysage actuel de l’enseignement de la dramaturgie en Belgique 
francophone ? 
Comment est-elle enseignée ou pratiquée au sein des cursus ? 
Existe-t-il des formations spécifiques à ce métier protéiforme ? 
Quelles sont les demandes ou les besoins qui semblent émaner des artistes et 
des étudiant·es ? 
Comment se pense la pratique dramaturgique dans ces différents contextes 
d’enseignement, selon quelles traditions, méthodologies, partis pris et profils 
de compétences ?  



4 

Pour en parler, nous sommes très heureuses et heureux d’avoir autour de la 
table la quasi-totalité des écoles et formations de FWB représentées, à qui nous 
avons proposé de commencer par un tour d’horizon de la manière dont la 
dramaturgie est enseignée et/ou pratiquée dans leurs programmes : 

• Jonathan Châtel et Pierre Piret, qui enseignent tou·tes deux au Centre 
d’Études théâtrales de l’UCLouvain 
• Diane Fourdrignier, dramaturge et enseignante au Conservatoire de 
Bruxelles 
• Stéphane Olivier et Virginie Thirion, qui enseignent la dramaturgie à 
l’INSAS 
• Nathanaël Harcq, directeur de l’ESACT à Liège 
• Antía Díaz Otero, enseignante dans le Master en Arts du spectacle à l’ULB 
ainsi que dans le Master en danse et pratiques chorégraphiques coorganisé 
par La Cambre, l’INSAS et Charleroi danse 
• Cédric Juliens, enseignant la dramaturgie à ARTS² à Mons 
• Franziska Trapp, coordinatrice du module de dramaturgie circassienne au 
sein du Master en Arts du spectacle à l’ULB 
• Françoise Hansoul, directrice de Théâtre & Publics 
• Mylène Lauzon, directrice de La Bellone et qui a pratiqué la dramaturgie 
dans de nombreux contextes 
• Nous devons excuser Krystel Khoury de l’ISAC, absente pour raisons de 
santé. 

Nous accueillons également trois dramaturges : Nedjma Hadj, François 
Makanga et Léa Tarral. Nous les entendrons dans un second temps évoquer 
leurs parcours de formation, les compétences qu’iels mobilisent dans leur 
pratique, ainsi que leur rapport à la transmission et à la formation continue. 

  



5 

 

 
 
 
Jonathan Châtel 

 
Merci pour cette initiative née de nos échanges avec Mylène, puis avec Léa et 
Arnaud. Le Centre d’Études théâtrales s’est créé selon un « état d’esprit 
dramaturgique », pour reprendre le mot de Dort, et plus précisément peut-être 
selon ce que Silvia Soter écrit de la dramaturgie dans son livre sur Lia 
Rodrigues (La passion des possibles, éditions de l’Attribut), comme une 
pratique de l’entre-deux reliant d’un côté le travail, la main, le corps, et de 
l’autre la recherche. 

Le dramaturge y est pensé comme passeur ou traducteur, dont les 
connaissances supposent une vision panoramique ou kaléidoscopique, allant 
de la performance à l’histoire littéraire. 

Le cours que je donne a beaucoup évolué au fil des années. La dramaturgie y 
est conçue comme une réflexion sur l’action, entendue non seulement d’un 
point de vue esthétique mais aussi éthique, comme l’indique l’étymologie du 
mot. Il s’agit donc de sortir d’une stricte analyse littéraire pour réfléchir à ce 
qui est mis en mouvement dans le phénomène scénique, indépendamment de 
la présence d’un texte. De rendre compte des effets de sens qui sont engendrés 
par le passage à la matérialité de la scène, mais aussi des effets concrets, 
sensoriels et affectifs sur le public.  

Cette réflexion inclut donc la question des spectateur·ices et celle de l’acte de 
regarder. Il s’agit de constituer avec les étudiant·es un savoir collectif autour de 
ce que je nomme un ethos : qu’est-ce que l’interprète scénique dit de son propre 
rapport au monde, de sa manière de travailler et de son rapport aux arts 
vivants dans l’effectuation présente du spectacle ? 

Le cours conserve une part d’histoire et un rapport aux textes fondateurs de 
l’approche dramaturgique, mais a évolué vers un travail croissant sur la 
dramaturgie sensible, en deux volets : 

– explorer une dramaturgie documentée et préparatoire par le travail 
d’intertextualité, d’iconographie et de dialogue autour de l’œuvre ; 
– explorer ensuite au plateau les effets de sens, en éprouvant les nouvelles 
significations amenées par le corps en scène. 



6 

 

 

 
 
 

Pierre Piret 

 
Bonjour, je parlerai pour ma part de la conception de la dramaturgie à l’œuvre 
dans les cours d’analyse littéraire que je donne en études littéraires. Un cours 
en particulier a été récemment rebaptisé en lien avec la dramaturgie : le cours 
d’analyse de textes théâtraux porte désormais le titre Du texte à la scène. 
Initiation à l’analyse dramaturgique. S’agissant d’un cours d’études littéraires, 
la perspective adoptée est celle du lectorat ou du public, plutôt que celle de la 
création. 

L’objectif spécifique du cours est d’amener les étudiant·es à tenir compte du 
dispositif théâtral et de ses effets de sens. Il ne s’agit donc pas tant d’aborder 
des techniques de lecture que d’analyser les effets de l’œuvre sur les lecteur·ices 
et sur les spectateur·ices. 

Le cours vise à développer des compétences analytiques par le biais de travaux 
pratiques qui restent focalisés sur le texte mais qui, par l’utilisation de sources 
extérieures (captations, images), cherchent à mettre en évidence l’apport du 
passage à la scène, dans une complémentarité entre interprétation sémantique 
(celle de la lecture) et interprétation théâtrale (celle du jeu et de la mise en 
scène). 

Les compétences visées sont donc la capacité à analyser le texte théâtral en 
tenant compte de sa construction scénique et de ses caractéristiques 
dramaturgiques, lesquelles sont à la fois historiques (on pense à la 
dramaturgie classique, romantique ou encore à celle du nouveau théâtre) mais 
aussi propres à chaque auteur·ice. 

  



7 

 
 
 
 
Diane Fourdrignier 

 
Merci pour l’invitation. Pour me présenter, je suis dramaturge, diplômée en 
études théâtrales de l’Université Lille 3 Charles-de-Gaulle et en art dramatique 
au Conservatoire royal de Bruxelles, où j’enseigne l’art dramatique depuis 
2013. J’ai d’abord eu une carrière de comédienne, puis d’assistante à la mise en 
scène, puis d’« assistante artistique » au sein de la compagnie Peeping Tom 
(dans laquelle je faisais essentiellement de la dramaturgie sans en avoir le 
titre). J’ai ensuite signé ma première dramaturgie auprès de Hans Van den 
Broeck et travaillé avec plusieurs artistes, comme Anna Rispoli ou Mohamed 
Toukabri. 

J’enseigne donc l’art dramatique et non la dramaturgie. Le cours de 
dramaturgie est donné par ma collègue Laure Tourneur, qui ne pouvait être 
avec nous aujourd’hui. Au Conservatoire, la dramaturgie est présente dans le 
tronc commun : c’est un passage obligatoire, inscrit de manière continue dans 
le cursus des étudiant·es, à travers un exercice pédagogique appelé les Formes 
libres. 

Sur les quatre années, chaque étudiant·e est amené·e à proposer une forme libre 
qu’iel présente. Pour l’élaborer, iel est accompagné·e par le ou la pédagogue en 
art dramatique en charge de son niveau d’études, qui endosse auprès de lui·elle 
le rôle de dramaturge. Ce rôle n’est pas formalisé : il est appliqué par chaque 
pédagogue selon sa propre méthodologie et sa propre vision. Il n’y a donc pas 
de mise en avant spécifique de la dramaturgie : ce qui est travaillé avant tout, 
c’est la créativité. 

La façon dont je conçois mon rôle de dramaturge consiste surtout à 
accompagner l’étudiant·e, par le jeu des questions, vers ce qu’iel a 
véritablement envie d’explorer. En général, c’est un moment où les étudiant·es 
sont très investi·es. Par ailleurs, j’ai connaissance de deux anciennes étudiantes 
qui sont aujourd’hui dramaturges professionnelles : Agathe Yamina Meziani 
et Diana David. 

L’enseignement de la dramaturgie par Laure Tourneur a d’abord pris la forme 
d’un accompagnement dramaturgique des travaux de fin d’année des 
étudiant·es de master, en complément du ou de la pédagogue référent·e. Depuis 



8 

deux ans, elle intervient désormais en binôme avec Aurélien Dony, spécialisé 
dans l’écriture théâtrale. Ensemble, iels conduisent un workshop de huit 
semaines en dernière année. 

Le travail y est conçu comme un va-et-vient entre dramaturgie et écriture, où 
la fonction du ou de la dramaturge est envisagée comme celle d’un satellite 
reliant le travail de création à ce qui se passe dans le monde et à un travail de 
recherche plus large pour nourrir le processus créatif. Iels travaillent à partir 
d’un ouvrage de référence : Le théâtre du présenter de Jean-Frédéric 
Chevallier. 

Certaines des questions abordées sont par exemple : comment aider un·e 
metteur·euse en scène à formaliser une consigne ? Quelle est la légitimité du ou 
de la dramaturge à proposer des apports artistiques personnels ? L’évaluation 
est faite en continu ; il n’y a pas de représentation finale. 

Parmi les besoins que j’identifie, je citerais surtout la possibilité d’inviter des 
dramaturges extérieur·es. Quant à la pertinence d’une formation qualifiante, 
j’y répondrais par l’affirmative, à condition que la profession soit davantage 
visibilisée et reconnue dans les maisons de théâtre, comme j’ai pu 
l’expérimenter en Allemagne, où il arrive que neuf dramaturges travaillent 
dans une même structure. Leur présence apporte une grande richesse de 
regard sur les projets ; c’est vraiment inestimable. 

  



9 

 
 
 

Stéphane Olivier 

 
Bonjour, je donne quant à moi depuis quinze ans un cours de dramaturgie aux 
étudiant·es de deuxième année à l’INSAS. Je me propose de vous présenter 
rapidement le programme du cours : 

Le cours débute par un prologue sur la danse des abeilles et le mensonge des 
abeilles éclaireuses, qui mentent sur la distance à parcourir vers le prochain 
champ de fleurs afin que les butineuses ne se découragent pas d’y aller, même 
lorsque la distance est trop longue pour que toutes reviennent vivantes – se 
pourrait-il que ces éclaireuses menteuses soient des abeilles dramaturges ? 

Viennent ensuite des prolégomènes, où l’on aborde des questions d’ordre 
assez général comme : 
– qu’est-ce qu’une représentation ? 
– sait-on ce qu’est le sens ? 
– le rapport signal/bruit ; 
– l’origine et la fonction de la fiction ; 
– la dramaturgie est-elle une branche de la cybernétique (entendue comme 
science de l’information) ? 
– un point sur le vocabulaire du cours ; 
– la praxis dramaturgique. 

La première partie porte sur la physiologie du ou de la spectateur·ice : 
– la façon dont les sens et la proprioception sont activés par les situations de 
spectacle ; 
– la perception du temps (en lien avec l’absence d’une réalité neurologique 
du présent) ; 
– les neurones miroirs. 

La deuxième partie aborde les grandes structures de la dramaturgie, depuis 
Aristote (à travers l’analyse d’Œdipe Roi) jusqu’à la Monoforme chez Peter 
Watkins. On y aborde les liens entre représentation et propagande ; on tente 
d’aborder autant que possible les modèles dramaturgiques non occidentaux, 
ainsi que les dramaturgies procédurales et génératives ouvertes par le 
développement des intelligences artificielles. 

La troisième partie s’intitule « Trucs et magie ». On y parle de l’amorçage, 
d’ironie dramatique, de la suspension volontaire de l’incrédulité, puis on 



10 

explore certain·es principes empiriques qui s’avèrent presque toujours vrais 
dans la pratique : 

– l’efficacité des nombres premiers pour résoudre les problèmes de structure ; 
– kill your darling : le spectacle sera toujours meilleur si l’on y retire la partie 
que l’on préfère en tant que créateur·ice ; 
– la radicalité est surtout une affaire pratique (D. Garcia) ; 
– « Le plateau a toujours raison. Pourquoi ? » 

En somme, le cours aborde la dramaturgie d’un point de vue beaucoup plus 
pratique qu’analytique. La dramaturgie y est vue et abordée comme se 
rapprochant de l’animisme ou de rituels magiques : certains procédés 
fonctionnent empiriquement sans que l’on puisse expliquer vraiment 
pourquoi. Dans cette mesure, le rôle de dramaturge s’apparente à celui des 
chamanes : il ou elle compose avec les éléments. À ce titre, il est à l’opposé d’une 
prise de pouvoir. 

  



11 

 
 
 

Virginie Thirion 

 
Bonjour, je donne également cours à l’INSAS et, pour introduire la place de la 
dramaturgie dans mon travail, je pourrais dire que le mot « dramaturgie » n’y 
apparaît jamais, mais que cependant la nécessité d’une réflexion 
dramaturgique s’y pose de façon quasi permanente. J’enseigne dans les quatre 
années et je coordonne le master en écriture. Je donne aussi bien des cours 
théoriques que des cours pratiques, notamment le cours Pratiques scéniques et 
littérature dramatique contemporaine, ainsi qu’un séminaire intitulé Écritures 
et mises en jeu. Je le précise car, si une certaine forme d’accompagnement 
dramaturgique est nécessaire à chaque fois, c’est aussi l’occasion d’amener les 
étudiant·es à réfléchir sur leur propre perception de leur rôle de dramaturges 
eux·elles-mêmes, de ce qu’iels sont en train d’élaborer, de ce qu’iels ont 
réellement envie de faire, comme tu le disais, Diane, et surtout à ne laisser 
personne s’y substituer, et surtout pas moi. 

Dans ce cadre, il m’arrive souvent de faire référence à ce qui a été pratiqué ou 
expérimenté dans d’autres cours (ma place dans l’organigramme des 
enseignements fait que je suis souvent en lien étroit avec les autres 
pédagogues). Mon cours est aussi amené à évoluer en cours d’année en 
fonction du travail avec les étudiant·es, et il est fréquent que j’amène de 
nouvelles références que celles initialement prévues pour prolonger ce qui 
nous occupe. J’essaie de leur donner faim, de les outiller pour qu’iels puissent 
trouver les éléments dont iels auront besoin. Je conçois mon rôle comme celui 
d’apporter ce que Lessing appelle des « ferments de pensée ». 

Je suis face à une population étudiante très hétérogène, entre des étudiant·es 
qui sortent de rhéto et pour qui le théâtre, c’est Knock de Jules Romains, et 
d’autres qui ont déjà derrière elleux un master en études théâtrales. Je cherche 
à mettre ensemble ces différentes expériences pour tenter de mettre en place 
des dynamiques d’apprentissage mutuel et de se constituer ensemble des outils 
pour la pratique. 

  



12 

 
 
 

Nathanaël Harcq 

 
Dans les exercices pour comédien·nes de Brecht, il y a celui-ci qui m’a 
longtemps semblé étrange : jouer au chaton qui joue avec une pelote de laine. 
En y réfléchissant, j’ai fini par me dire que ce que cela invite à faire, c’est à 
s’étonner, la capacité d’étonnement étant la condition de l’étude des lois qui 
font que le monde est tel qu’il est. Il y a là pour moi un lien avec la dramaturgie 
dans la mesure où elle consiste à poser des questions : aux œuvres, à nos 
pratiques, aux besoins de donner forme à quelque chose. La dramaturgie 
comme fonction de poser des problèmes à résoudre, comme moyen de se 
retrouver devant des choix. 

Je résiste un peu à dire que l’artiste a « besoin » de dire quelque chose, en tout 
cas à parler d’un besoin a priori auquel il serait répondu de telle ou telle 
manière ou avec telle ou telle technique en fonction de l’époque où l’on vit. 

J’ai cité Brecht ; il me semble que, dans le théâtre occidental, la dramaturgie, 
c’est au Berliner Ensemble que cela se développe. Il paraît qu’au moment de 
L’Opéra de quat’sous, de jeunes auteur·ices se mettent à lui soumettre des textes 
et qu’il leur répondait en leur donnant un exemplaire du Capital : « si votre 
proposition tient la route après avoir lu ce livre, votre texte m’intéresse ». 

À Liège, on ne forme pas des dramaturges, on n’est pas exactement dans cette 
représentation de la division du travail. On essaie de former des actrices et des 
acteurs qui pensent, c’est-à-dire qui se mettent devant des problèmes, devant 
des alternatives, qui s’interrogent notamment sur les choix faits par des artistes 
qui leur sont contemporain·es ou qui les ont précédé·es. On essaie d’aller voir 
une dizaine de spectacles ensemble par année et d’en discuter ensemble. On 
travaille avec Olivier Neveux, qui vient très régulièrement. Il donne cours 
d’histoire du théâtre et d’esthétique à l’ENS de Lyon et, depuis six ans, chaque 
année, des étudiant·es de l’ENS viennent faire un stage de plusieurs mois dans 
l’école, où iels suivent toute l’élaboration d’un projet et où iels inventent ce que 
peut être la fonction de dramaturge en école d’art. 

Nos étudiant·es sont par là en contact direct avec des dramaturges, et beaucoup 
continuent à travailler ensemble après leurs études. La dramaturgie s’y 
comprend comme l’ensemble des processus et dispositifs qui vont déterminer 
les actions que les actrices et acteurs vont réaliser sur un plateau. On ne joue 



13 

pas de la même façon une œuvre en fonction des expériences et des 
connaissances que l’on a pu recueillir à son sujet. 

Le cours d’analyse de textes et de spectacles est donné par une dramaturge, 
Valérie Battaglia. L’accompagnement des projets de fin d’études est fait par une 
autre dramaturge, Lorraine Wiess, qui va bientôt publier un livre important 
sur le théâtre féministe des années 1970. Le cours d’histoire du théâtre est aussi 
donné par un dramaturge, Karel Vanhaesebrouck. Un autre exemple de mise 
en travail de la dramaturgie est la réalisation d’un journal expérimental autour 
d’un projet sur des textes d’Armand Gatti, où il s’agissait de documenter à la 
fois tous les documents consultés pour le travail et tous les documents générés 
par le travail lui-même (prises de notes, images, etc.). 

  



14 

 
 
 
Antía Díaz Otero 

 
Merci. Mon parcours est d’abord celui d’une pratique en danse : je me suis 
formée à la danse et à la chorégraphie en Espagne, puis je suis arrivée ici. J’ai 
ensuite choisi d’entrer à l’université en m’inscrivant au master en Arts du 
spectacle à l’ULB, où j’ai fini par faire une thèse sur les processus de création. 
C’est dans le contexte de cette recherche que j’ai rencontré la dramaturgie. 
Aujourd’hui, ma pratique pédagogique me permet une circulation entre ces 
différents espaces. 

Je donne un cours de dramaturgie appliquée dans le master en Arts du 
spectacle à l’ULB, qui fonctionne comme une sorte de laboratoire ; j’en parlerai 
moins, car ma collègue Franziska est présente et pourra vous en parler 
également. Je préfère vous parler de ce que nous faisons dans le master en 
danse et pratiques chorégraphiques, qui est un master assez récent (il a cinq 
ans) et où les choses évoluent beaucoup d’année en année, aussi bien à l’échelle 
du master que dans mon propre cours. 

Je donne un cours de dramaturgie en première année, qui est divisé en deux 
semaines (une sur chaque quadrimestre), ainsi qu’un cours d’une semaine en 
deuxième année. En parallèle, les étudiant·es ont plusieurs exercices de 
création dont j’assure l’accompagnement : 
– le « crash test », qui est l’exercice de première année ; 

– la note d’intention en fin de première année, qui est accompagnée d’une 
proposition performative pour partager la recherche en cours ; 

– le TAFE (travail artistique de fin d’études) et le TEFE (travail écrit de fin 
d’études) de deuxième année : le TAFE est accompagné par Nedjma ; le TEFE 
est divisé en deux temps : la recherche jusqu’en mars, où l’on est en binôme 
avec Louise Vanneste, puis la création à partir de mars, où je suis en dialogue 
avec les mentor·es que se sont choisi·es les étudiant·es. 

Le master étant centré sur la pratique chorégraphique, la dramaturgie y est 
abordée de façon essentiellement pratique et processuelle, dans l’élaboration 
des travaux artistiques. Mon rôle est de créer des espaces dans lesquels on peut 
faire apparaître certaines qualités ou sensibilités, par l’observation, par un 
travail pour nommer les choses, pour ouvrir des collaborations, pour faire 
apparaître des liens. 



15 

La première semaine de dramaturgie commence par un survol autour du mot, 
pour lequel j’invite souvent Karel Vanhaesebrouck, avec qui l’on déplie la 
dimension théâtrale et occidentale de ce terme, puis on entre dans la 
dramaturgie en danse avec des lectures de textes (André Lepecki, Marianne 
Van Kerkhoven, Guy Cools, …). On va voir des spectacles à partir desquels on 
ouvre des espaces de dialogue et d’analyse, souvent culturelle mais aussi 
technique. 

Une thématique assez centrale qui est abordée, s’agissant de futur·es 
porteur·euses de projets, est la question du rapport entre théorie et pratique, où 
bell hooks m’aide beaucoup. On aborde également la question du privilège qui 
est celui de faire des spectacles, et de la responsabilité qui l’accompagne, 
notamment à partir de Kaoutar Harchi. 

La deuxième semaine est plutôt consacrée au travail à partir des exercices qui 
ont eu lieu lors des crash tests, pour revenir sur ce qui a été fait, pour poser un 
nouveau regard, se rendre compte jusqu’où l’on est conscient·e ou non de ce 
que l’on fait. Ces séances rassemblent les étudiant·es du master et celleux de 
l’ULB quand c’est possible à organiser. C’est essentiellement du travail à la 
table, de dialogue. 

Dans le travail autour du TAFE et du TEFE, le travail est plus directement lié à 
la pratique corporelle et à la façon dont cette pratique fait apparaître de 
nouvelles questions ou les questions sous un nouveau jour. Le travail de 
dramaturgie est donc partagé entre le studio et la recherche. J’essaie d’inviter 
les étudiant·es à établir des sortes d’écosystèmes autour du travail et à adopter 
une démarche non hiérarchique avec tou·tes les interlocuteur·ices ou éléments 
qui dialoguent autour de la pièce en cours, et pas seulement les références 
intellectuelles. 

Ce sont des cours qui ne sont pas très efficaces, dans le sens où je n’apporte pas 
beaucoup de réponses : on essaie d’entrer dans un processus de découverte 
ensemble, mais j’observe qu’en deuxième année, les étudiant·es se saisissent de 
certain·es de ces outils pour s’accompagner entre elleux en tant que 
dramaturges. 

  



16 

 
 
 

Cédric Juliens 

 
Bonjour et merci beaucoup. Je m’appelle Cédric Juliens et je donne des cours de 
dramaturgie au Conservatoire de Mons, dit aussi ARTS². Je vais commencer 
par dire à partir d’où je parle. Quand j’avais 18 ans, je voulais être prof et 
comédien ; j’ai commencé par des études de lettres, puis le CET, ensuite le 
Conservatoire à Bruxelles et à Mons, et ensuite la philosophie. Depuis une 
trentaine d’années, j’alterne les passages au plateau comme comédien et les 
passages en classe comme pédagogue. 

À Mons, dans le cadre du domaine théâtre, il y avait un cours d’analyse de texte. 
Quand je suis arrivé, il a été décidé de le tirer vers la dramaturgie, destiné à 
toutes les années mais assez restreint en termes de volume, puisqu’il s’agit d’un 
cours de trente heures par année, ce qui est vraiment court. En première année, 
j’ai gardé une approche textuelle, en lien avec d’autres cours qui mettent au 
travail la question du texte. 

Je voulais revenir sur le mot dramaturgie, qui est ambigu en français. Quand 
les artistes de théâtre ou de danse parlent de la dramaturgie, il arrive qu’on 
confonde deux moments de la dramaturgie : d’un côté la construction de la 
narration (étymologiquement la fabrication de l’action qui fait fiction), ce que 
Joseph Danan appelle la « dramaturgie de sens 1 », et le deuxième moment, 
celui de la pensée sur cette fabrication, qui, dans le travail des répétitions, n’est 
pas le même moment et qui inclut une pensée des valeurs, du positionnement 
politique et donc aussi nécessairement de la réception, de la négociation du 
sens dans l’expérience de la réception. C’est quelque chose que je suis 
régulièrement amené à préciser avec les étudiant·es dans le travail. 

Je ne considère pas du tout qu’en tant que pédagogue en École supérieure des 
arts, je ne forme que des comédien·nes. Je forme des professionnel·les de la 
culture, dont il se trouve qu’une partie travaillera sur un plateau, mais si l’on 
en croit la statistique, ce ne sera pas la majorité. Pour moi, cela veut dire que je 
donne cours pour l’auditoire universel, pour des personnes qui feront un tout 
autre parcours par la suite que celui d’interprète de théâtre. Cela oriente un peu 
le cours de dramaturgie vers la sémiologie, vers l’analyse des signes : on peut 
commencer à faire de la dramaturgie en analysant un journal télévisé, par 



17 

exemple, comme la fabrication d’une fiction à partir d’un ensemble de 
matériaux épars, agencés en un récit qui doit tenir en trente minutes. 

Par ailleurs, pendant longtemps, le théâtre n’a pas du tout été analysé comme 
phénomène dans la société ; il était confiné à une branche de la littérature. 
Faire de la dramaturgie, c’est aussi s’interroger sur la place du théâtre dans 
notre société, pourquoi, par exemple, sur la Grand-Place de Mons, le théâtre 
est un bâtiment néoclassique et qu’à la périphérie, il prend la forme d’un grand 
cube qui ressemble plus à un hangar. L’idée est d’initier les étudiant·es au fait 
que la forme n’est jamais neutre et qu’elle n’est jamais séparable de 
l’interprétation du fond. Cet enseignement plus large pointe vers la question 
d’une responsabilité sociale des artistes, comme caisses de résonance 
d’orientations idéologiques, inséparable, au passage, de la question de la 
subvention. 

Plus techniquement, il y a donc le cours que je donne, mais la dramaturgie est 
présente dans bien d’autres cours. À Mons, les enseignements sont divisés entre 
les cours dits du matin et ceux de l’après-midi. Les cours du matin sont 
techniques et théoriques : pôle corps, pôle voix, pôle théorie (dramaturgie, 
histoire du théâtre…). L’après-midi est réservé à l’art dramatique – le matin 
prépare à l’après-midi. Il arrive que les pédagogues interrompent les 
répétitions pour entrer dans des discussions dramaturgiques ; cela dépend 
beaucoup de leurs habitudes pratiques et de leur conception esthétique du 
théâtre. Mais, assez généralement, on est quand même passé d’un modèle du 
metteur en scène sachant des années 1990, seul dépositaire du sens, qui 
commençait ses répétitions par une longue conférence sur ce qu’il faut 
comprendre de l’œuvre, savoir de l’auteur·ice, etc., vers une conception du sens 
négocié ensemble, depuis une position de recherche et de non-savoir. 

  



18 

 
 
 
Franziska Trapp 

 
Bonjour, je suis quant à moi dramaturge et chercheuse à l’ULB et j’ai 
aujourd’hui comme une double casquette : d’une part, je voudrais vous 
présenter la formation en dramaturgie à l’ULB, et, d’autre part, je représente 
un peu les pratiques dramaturgiques dans le cirque contemporain autour de 
cette table, dont je vais vous parler. 

[Franziska se lève et se place au centre du cercle formé par les chaises.] 

Pour moi, la disposition de cet espace représente bien ce qu’est la dramaturgie, 
non pas parce que je suis au milieu, mais parce que je suis entre, en tant que 
dramaturge : entre l’idée et le projet final, entre l’humain et le non-humain 
qui fait partie du processus dramaturgique (en cirque surtout), entre la 
création des lumières, des costumes, entre les disciplines du cirque, entre 
créateur·ices et spectateur·ices, entre la réflexion et la pratique artistique. 

Je fais du cirque depuis mon enfance, j’ai accompagné des tournées, j’ai 
traversé toutes les disciplines… j’ai toujours adoré le cirque, mais j’ai eu aussi 
très tôt une passion pour la théorie : j’ai beaucoup étudié – philosophie, lettres, 
« poétique de la culture », pédagogie, psychologie… tout en continuant à faire 
du cirque en tant que porteuse et fildefériste. J’ai écrit une thèse sur la 
dramaturgie du cirque contemporain, qui est éditée sous le titre Readings of 
Contemporary Circus and Dramaturgy. J’ai également fait une formation en 
dramaturgie circassienne au CNAC (Centre national des arts du cirque) et j’ai 
travaillé comme dramaturge. 

La filière Arts du spectacle à l’ULB est aussi un espace entre. Deux masters y 
sont proposés : 

– la finalité internationale « Comparative Dramaturgy and Performance 
Research », qui regroupe cinq universités (Oslo, Helsinki, Francfort, Nanterre 
et Bruxelles) avec une mobilité des étudiant·es (l’ULB échange plus 
particulièrement avec Francfort) ; 

– le master plus global en Arts du spectacle, qui a un parcours cinéma ou 
spectacle vivant. Il s’agit d’un « master orphelin », ce qui signifie que les profils 
d’étudiant·es sont extrêmement variés (étudiant·es en lettres, en art 
dramatique ou en danse, en architecture, en sciences humaines, …). Ce master 



19 

couvre l’ensemble des disciplines des arts vivants, avec des enseignant·es 
spécialisé·es en théâtre, danse, performance, opéra, cirque, magie, porno, … 

Dans ce master, il y a toute une année dédiée à la dramaturgie, avec quatre 
cours différents : 
– Karel Vanhaesebrouck se focalise sur le théâtre et la performance ; 
– mon cours sur le cirque ; 
– Karolina Svobodova sur le théâtre également ; 
– Marie Vaiana sur la pratique scénique et la mise en scène. 

Chaque cours se place entre pratique et théorie. Dans mon cours, par exemple, 
cette année, le programme s’articule autour du festival UP : on va voir tous les 
spectacles pour ensuite réfléchir, en contact avec les équipes, à toute une 
variété d’enjeux sur la base des spectacles : la question du risque, la question 
du rapport humains/non-humains, l’intertextualité, … Certaines années, il y a 
une collaboration avec l’ESAC, où nos étudiant·es participent aux travaux des 
étudiant·es en cirque en tant que dramaturges. Un troisième format existe, 
dans le contexte de résidences d’artistes professionnel·les et où les étudiant·es 
participent en tant que regards dramaturgiques. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



20 

 
 
 

Françoise Hansoul 

 
[Compte tenu du retard pris, Françoise Hansoul préfère laisser du temps de 
parole pour les dramaturges qui interviendront ensuite. Elle mentionne 
brièvement que Théâtre & Publics s’occupe principalement de formation 
continuée pour des professionnel·les en arts de la scène, et tout 
particulièrement en production, que la dramaturgie y intervient de façon 
régulière mais qu’elle ne fait pas l’objet de formations spécifiques.] 

 

 

  



21 

 
 
 
Mylène Lauzon 

 
La fonction de dramaturge : À quoi sert une dramaturge ? Pourquoi faire appel 
à une dramaturge ? 

Les pratiques dramaturgiques, comme elles sont envisagées à La Bellone, sont 
des pratiques empiriques du dialogue et de l’expérimentation. Celles-ci sont 
nourries d’expériences et de références variées, moins pour s’attacher à une 
autorité intellectuelle que pour affiner une sensibilité aux gestes artistiques. 

La fonction de la dramaturgie est alors de déplier les questions qui émergent 
lors de la création d’une œuvre ou de veiller au bon déroulement d’un 
processus collectif. Chaque dramaturge possède ses méthodes propres et ses 
points d’attention privilégiés. Son expertise se construit à travers un parcours 
empirique, en dialogue constant avec le contexte du projet, les demandes et 
attentes de l’équipe, les besoins de la création. La dramaturge ne donne pas de 
conseils artistiques ni de leçons théoriques, mais accompagne un processus de 
création en ouvrant des questions avec les artistes, en proposant 
éventuellement des ressources et références. La dramaturgie en ce sens est une 
pratique de la conversation et de mise en circulation des visions, des idées et 
des besoins. Elle pose un regard sur ce qui s’écrit pendant la création, propose 
des stratégies formelles, des lectures possibles de ce qui se passe sur le plateau, 
pour mieux les souligner ou les transformer, selon les intentions de l’artiste. 

La fonction de dramaturge est incontournable dans le secteur des arts de la 
scène, dans les processus de création comme dans les lieux d’accueil et 
d’accompagnement — qu’il s’agisse de théâtres, de lieux de résidences ou de 
structures de production. Et pourtant, très peu de financements lui sont 
spécifiquement consacrés, que ce soit pour l’apprentissage, la pratique ou pour 
la recherche. C’est pourquoi, avec les modestes moyens dont dispose La 
Bellone, j’ai cherché à mettre en place une série de dispositifs, de services et 
d’outils destinés à nourrir les praticiennes de la dramaturgie et à leur offrir des 
espaces de réflexion, d’expérimentation et de mise en commun. 

Les cycles de séminaires 

Quatre fois par an, une dramaturge, artiste ou chercheuse invité·e conduit un 
séminaire d’une semaine. Plutôt que de proposer une histoire ou une théorie 
de la dramaturgie, le cycle cherche à permettre à chacune d’affiner sa 



22 

méthode, de renforcer sa pratique et de situer sa manière de faire au sein d’un 
champ en constante mutation. 

Chaque séminaire aborde un enjeu spécifique de la dramaturgie 
contemporaine : qu’il s’agisse d’une pratique liée au son, à l’espace urbain, à la 
danse, au théâtre ou au cirque, ou d’un questionnement plus transversal — 
approche décoloniale, circularité dans les processus de création, rapports de 
pouvoir, liberté et aliénation créative, etc. Il ne s’agit pas de transmettre un 
savoir établi, mais d’ouvrir un espace collectif de recherche et 
d’expérimentation : un programme d’étude vivant, situé, ouvert et en 
mouvement. 

Les séminaires s’adressent à toute personne exerçant ou souhaitant exercer la 
dramaturgie, qu’elle soit débutante ou confirmée. La sélection se fait sur base 
du CV et d’une lettre de motivation, mais je veille avant tout à la composition 
du groupe : car la diversité des parcours, des langages et des positionnements 
enrichit le travail collectif. 

Les résidences de pratique dramaturgique 

Depuis huit ans, chaque année, une dramaturge est invitée à s’installer à La 
Bellone pendant un mois afin d’interroger son parcours et ses outils, 
d’approfondir un regard réflexif sur sa pratique ou d’explorer un enjeu précis 
de celle-ci. Ces résidences permettent aux dramaturges de déplacer leur 
pratique hors du cadre de la création pour en faire un véritable terrain d’étude. 
Ce temps favorise une forme d’auto-dramaturgie : examiner ses propres outils, 
ses positions dans les processus artistiques, et les conditions dans lesquelles se 
fabrique aujourd’hui la pensée dramaturgique. Pendant cette période, chaque 
résidente produit un texte-trace ; ces écrits constituent un corpus commun de 
réflexion sur les pratiques dramaturgiques contemporaines et sont accessibles 
en ligne ainsi qu’au centre de documentation de La Bellone. 

Depuis six ans, nous avons également développé des dispositifs de résidences 
croisées internationales avec différents partenaires. Le premier, mené avec La 
Serre – arts vivants à Montréal, offrait initialement à un·e artiste la possibilité 
de partir deux semaines en résidence avec une dramaturge. Depuis cette année, 
nous avons inversé le cadre en invitant désormais les dramaturges à partir avec 
des artistes : ce renversement reconfigure les rapports de travail et les 
responsabilités au sein du duo dramaturge-artiste. C’est Léa Tarral qui a 
inauguré ce nouveau format cette année. 

Le second dispositif est mené avec trois lieux de danse contemporaine, au 
Danemark, en Suisse et en Italie. L’an passé, deux dramaturges ont mené une 
résidence ensemble, tandis que deux chorégraphes réalisaient parallèlement 
une résidence de leur côté. Les quatre artistes se retrouvaient ensuite, 



23 

accompagné·es d’une dramaturge coordinatrice, pour deux nouvelles périodes 
de résidence. Ce dispositif permet d’observer, à travers différentes 
constellations de conversation, la place et la nature de la dramaturgie au sein 
de leurs pratiques respectives. 

Les dramaturges associées 

Enfin, La Bellone accueille chaque année un groupe de cinq dramaturges 
associées. Ce dispositif leur permet de mettre en pratique leur regard au cœur 
même des activités de la maison : accompagnement des artistes en résidence, 
participation aux conversations dramaturgiques, partage d’outils et mise en 
lien entre les recherches en cours. Avec le temps, nous avons observé à quel 
point la mise en partage est essentielle au développement des pratiques. Au-
delà du soutien individuel, il s’agit donc de constituer un véritable groupe de 
pairs en dialogue constant : un espace d’apprentissage horizontal où les 
pratiques se nourrissent mutuellement, se déplacent et se transforment au 
contact des autres. 

Pour être honnête, c’est sans doute le dispositif que La Bellone investit le moins 
directement. Il se développe de manière assez organique, presque spontanée — 
ce qui fonctionne —, mais c’est aussi un espace où nous pourrions 
certainement aller plus loin. 

Les ressources documentaires 

L’ensemble de ces expériences donne lieu à une documentation librement 
accessible : 
– la synthèse de tous les séminaires depuis 2017 ; 
– les Half & Half, conversations entre les dramaturges associées autour des 
pratiques d’accompagnement et de résidence ; 
– les traces écrites des résidences de pratique dramaturgique ; 
– la publication de textes critiques et réflexifs sur la dramaturgie 
contemporaine, notamment le livre Polyphonie – des dramaturges à La 
Bellone ; 
– et la mise à disposition, au centre de documentation, d’une bibliothèque 
spécialisée en dramaturgie. 

La dramaturge autodidacte peut ainsi trouver à La Bellone une ressource rare 
: un espace de formation continue, de pensée partagée et d’accès à des outils et 
récits qui nourrissent, prolongent ou initient sa pratique. 

En créant ces dispositifs, il ne s’agissait pas seulement de soutenir la fonction 
de dramaturge, mais de réaffirmer que la pensée, la réflexion et la 
conversation sont des formes de travail à part entière, essentielles à la qualité 
et à la profondeur de toutes créations artistiques. 



24 

 
 
 

Arnaud Timmermans 

 
Nous allons à présent écouter trois dramaturges, pour donner par trois 
exemples situés et spécifiques une sorte d’image en retour : qu’est-ce que 
pratiquer la dramaturgie aujourd’hui, quels sont les parcours de formation qui 
mènent à se dire et à travailler comme dramaturge ? Quel est votre rapport à la 
continuation de la formation et/ou à la formation autour de cette pratique ? 

 

 

Nedjma Hadj 

 
[AT : Nedjma, tu es dramaturge et pédagogue, tu es également très impliquée dans 
le festival On Marche à Marrakech où tu es programmatrice et coordinatrice du 
prix Taklif. Tu accompagnes également les travaux écrits des étudiant·es du 
master en danse et tu réserves une grande place à l’accompagnement de jeunes 
artistes dans ta pratique dramaturgique. Comment s’articulent ces différentes 
facettes de ta pratique et quels sont les besoins ou les envies que tu identifies chez 
les jeunes à l’endroit de la dramaturgie ?] 

Je suis très heureuse d’apprendre ce qui se passe dans les universités et dans les 
écoles, j’ai appris beaucoup de choses, donc merci pour ça. Je me posais la 
question des étudiant·es : qui sont vos étudiant·es, quels sont vos désirs 
d’étudiant·es ? Vous avez beaucoup nommé une évolution des cours, j’étais 
curieuse de savoir ce qui a changé. Voilà, maintenant qu’on a fait 
connaissance, on pourra en parler. 

En ce qui me concerne, je ne me suis pas tout de suite nommée dramaturge, 
parce que je ne l’étais pas et je ne savais pas ce que c’était. J’ai rencontré dans 
mon parcours un collectif, Transquinquennal+Dito’Dito, et ce fonctionnement 
en collectif n’allait pas avec une telle spécialisation des tâches. Ce qui 
m’intéressait à l’époque, c’était la question du positionnement, celle de 
l’intime, des petits récits qui sont aussi importants que les grands, et comment 
le politique peut être abordé dans un espace de représentation partagée. 

Petit à petit, je me suis retrouvée à faire de la programmation, dont le but était 
de partager la scène avec des artistes et des penseur·ses qui pouvaient nous faire 



25 

réfléchir sur nos différentes inquiétudes, comment iels peuvent les 
transformer en poésie, en utopie, en parole artistique. Ensuite, je me suis 
retrouvée au KVS comme curatrice et je me suis interrogée sur ce que voulait 
dire la notion de curation. Et très vite, j’ai trouvé que pour moi, ça ne pouvait 
pas vouloir dire faire son marché et écumer les festivals, mais accompagner. 
Puisque j’avais vécu le travail de création, j’en connaissais la vulnérabilité. J’ai 
eu besoin d’être avec plutôt que d’attendre le résultat, je ne voulais surtout pas 
me retrouver dans un petit bus avec des programmateur·rices qui arrivent, 
voient les spectacles et puis repartent. 

C’est comme ça que j’ai commencé à faire de la dramaturgie, d’abord avec 
Taoufik Izeddiou, qui est chorégraphe. La base de mon travail de dramaturge, 
ce qui fait que je rejoins une équipe, c’est une complicité qui fait que, 
politiquement et artistiquement, on partage un positionnement. Pour moi, ce 
qui était important, c’était la question de savoir comment on peut lutter contre 
l’effacement ou l’oubli, pour chercher de nouveaux espaces. 

Je travaille beaucoup avec les jeunes, je ne sais pas très bien pourquoi. Avec 
elleux, on travaille beaucoup sur la question du référentiel. Comment nos 
référentiels respectifs ont-ils été construits, transmis, acquis ? Que nous font-
ils faire ? Comment les déplacer si on en sent le besoin ? Quel espace est-il 
possible pour créer un nouveau référentiel qui va permettre de laisser 
apparaître la démarche artistique qui cherche à sortir ? J’ai passé trente ans de 
ma vie à Alger, là aussi le référentiel, c’est celui de la colonisation : comment 
s’en défaire ou au moins commencer à le déconstruire ? Comment créer de la 
porosité dans les différents espaces référentiels ? Dans les références que 
j’apporte pour ce travail de déconstruction, j’essaie de me mettre à l’écoute du 
désir qui s’exprime ; il ne s’agit pas de balancer des auteur·ices de façon 
autoritaire, quelle que soit l’importance de leurs travaux. Cela n’a de sens qu’en 
dialogue avec une démarche qui se cherche. 

  



26 

 
 
 

François Makanga 

 
[AT : François, tu es dramaturge, activiste culturel et médiateur décolonial à 
l’Africa Museum, à Bozar ou encore à Kanal. Comment la dramaturgie est-elle 
arrivée dans ton parcours ? Qu’est-ce qui caractérise ta pratique de la dramaturgie 
dans son lien avec tes autres activités ? Quelle relation observes-tu entre les enjeux 
dramaturgiques aujourd’hui et la plus grande place faite depuis quelques années 
aux questions et aux approches décoloniales ? Et pour faire le lien avec les 
questions de formation, quelles sont les compétences que tu mobilises dans ta 
pratique de la dramaturgie ?] 

Je dirais que moi aussi, je mobilise une sorte de regard kaléidoscopique, 
holistique même. Mon parcours est celui de l’un de ces comédien·nes racisé·es 
des années 1990, qui, dans une trajectoire postcoloniale, s’interrogent sur leur 
existence et sont très content·es quand, dans les théâtres subventionnés, on met 
en avant ces auteurs des Afriques indépendantes, les Césaire et consorts. Qui 
pousse donc la porte du Théâtre des Martyrs puis d’Océan Nord et s’initient 
ainsi à l’art dramatique. J’en parle parce qu’aujourd’hui je me retrouve affublé 
du titre de dramaturge décolonial pour une compagnie subventionnée qui n’a 
pas cessé son travail de déconstruction et a estimé qu’il y avait un nœud au-
delà duquel il n’était pas possible d’aller plus loin uniquement entre personnes 
blanches, qu’il fallait passer le relais. Je me retrouve donc ainsi convoqué alors 
même que j’avais délaissé ce théâtre-là, qui se contentait de me représenter de 
façon périphérique, au profit non pas d’une carrière, mais disons d’une 
volonté d’interroger cet espace de la Belgique où je suis né et surtout son roman 
national, comment il s’est construit et avant tout ses institutions, à commencer 
par l’opéra, qui serait, selon la légende, le berceau même de la révolution belge. 

Les théâtres, mais aussi et surtout les musées, les musées ethnographiques, qui 
sont la moitié du roman national belge et qui vont faire qu’à un moment un 
tiers de la population va soudainement se faire colon, quitter son pâturage à 
Ath et aller « civiliser », sans même une armée, uniquement avec la Bible et le 
suprémacisme blanc. Et voilà un pays de 30 000 km² qui va régenter pendant 
plus de quatre-vingts ans un pays qui a la taille de l’Europe. Et ce projet se 
retrouve dans l’ensemble des institutions, à commencer par les universités qui 
vont proposer des formations à cet effet, mais aussi l’espace public et ses 
patronymies, … 



27 

Mon père est arrivé en Belgique dans les années 1970, évidemment avec les 
idées d’assimilation héritées de la socialité coloniale et à qui, bien sûr, je n’ai 
jamais osé dire que je voulais devenir comédien, car pour reconstruire un 
Congo indépendant, il faut des avocat·es, des médecin·es ou des chercheur·ses, 
toutes ces professions libérales que l’Afrique recherche encore. C’est donc 
presque par effraction que je suis entré dans la pratique théâtrale, pour finir 
par m’en détourner après avoir expérimenté les rôles d’emploi, la colonialité 
du théâtre belge, les assignations, en un mot après avoir compris quelle était 
ma fonction en tant que corps noir sur une scène européenne. C’est là que je 
me suis dirigé vers ce questionnement décolonial et que je me suis attelé à 
déconstruire ce roman national. 

En travaillant dans les musées, j’ai compris que c’était la même dramaturgie à 
l’œuvre que dans les usages du théâtre, que le colonialisme belge est une 
grande pièce de théâtre avec ses acteur·ices et son idée bien précise : « il y a des 
côtés positifs à la colonisation ». Plutôt que d’aller au théâtre, je préfère alors 
aller assister à l’enterrement d’un frère tué par la police pour des raisons qui ne 
sont pas instruites dans notre droit (la loi Moureaux disant qu’on peut 
poursuivre quelqu’un pour incitation à la haine raciale, mais qu’il n’y a pas de 
possibilité de prouver le racisme structurel). 

Et voilà que je me retrouve appelé à faire la dramaturgie d’un spectacle qui 
s’intéresse à l’affaire tragique d’un étudiant sénégalais qui fait des études de 
sciences économiques pour s’enrichir, qui rejoint un cercle estudiantin pour 
mettre toutes les chances de son côté, sauf qu’il a le malheur d’arriver dans le 
cercle le plus à droite possible, connu pour organiser des baptêmes d’une 
grande cruauté envers les recrues, comme avec les animaux. Il se retrouve ainsi 
dans un trou près de Louvain et est laissé pour mort. Mais, comme l’a dit le 
juge, c’est de sa faute : il n’aurait pas dû ingérer l’huile de poisson qu’on lui a 
administrée, il aurait dû interrompre le baptême. Évidemment, dans le cercle, 
on se transmet de génération en génération ce secret : si tu en arrives là, fais 
semblant de boire. N’étant pas de cette condition raciale et sociale, il boit. Et le 
juge : il est responsable. Et la metteuse en scène qui m’emploie s’est rendue au 
procès et y a découvert qu’elle était blanche, qu’elle a cru à tout ce qui s’y disait, 
à l’avocat de la défense, qu’elle s’est retrouvée face à sa propre construction. 

Et c’est au bout de ce travail que je me retrouve à faire mes premières 
expériences de dramaturgie décoloniale, dans le sens de plaquer cette 
narration active, comme je le fais dans l’espace public belge ou dans les musées 
lors des visites que j’organise et où je fais mon possible pour vulgariser 
l’impensé : cette narration qui est active dans les journaux télévisés, dans les 
accords de coopération, dans la puissance diplomatique que déploie la 
Belgique en Afrique, dans les projets culturels avec des partenaires du Sud, 



28 

bref, tous ces niveaux de langage qui apparentent cette enquête à une 
archéologie des différentes temporalités qui tissent l’espace social, ici 
appliquées au cadre restreint d’une scène de théâtre, avec ses lumières, qui elles 
aussi sont normées. 

Comment faire pour rendre compte que, cette fois-ci, les mémoires 
minoritaires ne soient plus invisibilisées ? Pour faire écho à la physiologie des 
spectateur·rices dont on parlait tout à l’heure, en dramaturgie décoloniale, on 
s’intéresse beaucoup à la physiologie des spectateur·rices blanc·hes et à leurs 
affects. Quels affects chercher à provoquer ? Trouver un happy ending, n’est-
ce pas reproduire les statues coloniales qui racontent la mission civilisatrice et 
le fait que c’est le destin d’une femme noire de donner son enfant ? Comment 
faire acte de réparation ? Comment ménager ce qu’Édouard Glissant appelle 
l’opacité ? Il s’agit ici d’une inversion du rapport de force et d’une boîte de 
Pandore qu’il s’agit de ne pas refermer. 

  



29 

 
 
 
Léa Tarral 

 
[AT : Léa, tu es dramaturge, tu accompagnes de nombreux·ses artistes en France 
et en Belgique, tu fais également partie du groupe de dramaturges associé·es à la 
Bellone pour l’accompagnement des résidences dramaturgiques. Tu as été l’une 
des membres du collectif 3e vague qui s’intéressait à l’écologie des pratiques et des 
conditions de travail dans nos métiers et dont le projet a débouché sur la 
publication, par la Bellone, de votre livre Chèr·e·s artiste·s, qui aborde ces enjeux 
via une collection d’entretiens avec les artistes de la saison 2023 à la Bellone. Tu as 
été formée au Centre d’Études théâtrales, qui est l’une des formations qui met le 
plus explicitement la dramaturgie dans son cursus. Quel est le trajet de la 
dramaturge que tu es depuis ces années de formation ?] 

Je vais essayer de me situer de la manière la plus subjective possible. Je suis 
sortie du master en dramaturgie du CET il y a treize ans. Dans les questions que 
tu nous as envoyées, il y en avait une que je ne m’étais jamais posée : comment 
est-ce qu’on arrive à la dramaturgie, et à quel moment est-ce qu’on commence 
à se désigner comme dramaturge ? Je me rappelle qu’à l’université à Paris, un·e 
professeur·e nous avait montré la captation d’une pièce de danse d’Alain 
Buffard. À l’époque, pour moi, le théâtre, c’était le Théâtre national de Nice, un 
théâtre à l’italienne où l’on voyait Molière ou Shakespeare. À un moment, je me 
souviens avoir levé la main car l’image ne bougeait plus et je pensais que la 
vidéo s’était interrompue, et j’ai eu très honte quand j’ai compris que je m’étais 
trompée et qu’il s’agissait d’une suspension que tou·tes les autres étudiant·es de 
ce contexte très élitiste avaient spontanément acceptée. Et suite à cette honte, 
la colère de n’avoir pas compris, de n’avoir pas reçu le code. Peut-être était-ce 
là mon premier rapport à la dramaturgie, dans cette suspension du temps et 
du langage, dans cette erreur d’interprétation. C’est un moment qui a changé 
beaucoup de choses pour moi. 

Ensuite, j’ai poursuivi par des études d’esthétique et de philosophie de l’art. J’ai 
longtemps oscillé entre désir de création et désir de théorie. Ensuite, la 
rencontre avec Jonathan Châtel a été importante dans mon parcours, et dans 
la poursuite d’œuvres qui ont continué à me mettre en colère et à me poser des 
questions. 

Au début, j’ai fait pas mal de production, à la fois pour gagner ma vie mais 
aussi parce que c’est une façon de répondre à la question de savoir quel est 



30 

l’objet, combien de temps et de ressources on a pour le faire, quel est le cadre 
dans lequel tout cela va avoir lieu, etc. Aujourd’hui encore, ces questions de 
production font partie intégrante de mon regard et de ma manière 
d’accompagner les artistes avec qui je travaille. 

Au fil des années, j’ai de plus en plus relativisé la part de connaissances et de 
références théoriques dans ma pratique. Plus le temps passe, plus je cherche à 
travailler en profondeur sur la question de la relation : observer, écouter, 
entrer en dialogue. Il y a de plus en plus clairement, pour moi, une mystique 
dans ce que je fais : comment prendre soin de ce qui circule entre nous, y 
compris au niveau émotionnel. De nouvelles questions apparaissent : qu’est-
ce que j’apporte, notamment dans la question du rapport à la langue ? qu’est-
ce que ça change de travailler désormais avec des artistes qui ont quinze ans de 
moins que moi ? à quoi dois-je être attentive ? quelle est ma fonction exacte ? 
est-ce de garantir la production d’un objet culturel acceptable ou est-ce qu’on 
parle d’art ? Est-ce que ma fonction, c’est de domestiquer la langue des articles 
pour qu’elle soit recevable par les institutions ? 

C’est quoi, cette fonction d’accompagnement sur le plan à la fois politique et 
émotionnel ? 

 
 

Arnaud Timmermans :  
 
Merci pour toutes ces paroles passionnantes. Il est tard donc je ne vais pas me 
risquer à une conclusion, mais sachez que c’est une réflexion qui se poursuivra 
à la Bellone au-delà de cette première journée, nous vous tiendrons informées.  

 

 

Mylène Lauzon :  

 
Si vous souhaitez nous faire part de suggestions à cet égard, n’hésitez, elles sont 
très bienvenues.  A bientôt et merci ! 


	Journée de réflexion :  La dramaturgie s'apprend-elle ?  La dramaturgie s'enseigne-t-elle ?
	Les résidences de pratique dramaturgique
	Les dramaturges associées
	Les ressources documentaires


